Fe&f.&e Ptai.sa\r\ce

SALVATORE A. BRAVO

Il mito della Caverna e la nostra epoca

4

pelile /7/, wsarce

ISBN 978-88-7588-430-7, 2025, pp. 104,
Euro 13

Salvatore Bravo

Caverne.

Il mito della Caverna e la nostra epoca

La caverna platonica & il simbolo della lotta tra verita e non-essere. In ogni epoca
il mito della caverna si attualizza con modalita proprie, ma il carattere di fon-
do che permane & la concreta possibilita di un esodo dalla menzogna, spesso
realizzabile, e tuttavia quasi sempre negletta. Questo saggio intende riseman-
tizzare il mito, per studiarne le sembianze che ha assunto nella nostra epoca.
L'esodo dalla caverna € una potenzialita ontologica sempre possibile, ma essa
transita per una necessaria riconcettualizzazione del tempo presente, grazie a
cui emergono i suoi inganni ideologici. A tutti noi oggi tocca 1'onere, coraggio-
so e arduo, di riprendere il filo di tale cammino, per emanciparsi dalle catene
invisibili dell'ideologia. In tale processo dialettico si riscopre la propria uma-
nita, lasciando cosi dileguare la coltre fumosa del discorso nichilistico, dando
quindi finalmente spazio e luce alle relazioni comunitarie: si accoglie allora
un nuovo stato dell’essere, e si congeda la falsa inclusione disumanizzante del
nostro tempo, dettata dai secondi fini del capitalismo integrale.

Indice

Introduzione

La Caverna tra di noi

La forza della Caverna
Sottosuolo

La iattanza dei cavernicoli
Nelle Caverne del quotidiano

La Caverna degli atei devoti
L’abbondanza della nuda vita
in vetrina

Ceppi e Caverna
Speranza e prassi

Introduzione

«Allora aprii gli occhi per la prima volta, e subito vidi molte cose e molti
colori delle cose, come non capita di vederne ai paurosi che stanno in un
angolo, agli spiri preoccupati di sé, che se ne sono sempre stati a casa loro.
Una specie di1 liberta da uccello, una specie di colpo d’occhio da uccello,
una specie di mescolanza di curiosita e disprezzo come la prova chiunque
abbracci con lo sguardo, senza parteciparvi, un’enorme verita di cose fu
questo infine il nuovo stato raggiunto, nel quale resistei a lungo».

F. Nietzsche, Frammenti postumi.!

La caverna platonica e il simbolo eterno della lotta tra la verita e il non
essere. Ogni epoca ha la sua caverna con i suoi tormentati cunicoli, eppure
I'esodo dalla menzogna e spesso a portata di mano, ma ¢ ignorato. Inquie-
tudini artatamente pianificate e sovrastrutture ideologiche neutralizzano il
processo di emancipazione, e, in tale beccheggiare dell’anima, il malessere
fa sentire la sua voce: & il sintomo del logos offeso e rimosso, che malgrado
gli occultamenti continua a segnalare la sua ontologica presenza.

La luce penetra nel buio della caverna ora fioca, ora abbagliante: sta agli
uomini e alle donne accogliere i processi dialettici veritativi e porsi in cam-
mino verso di essi, non temendo la natura umana veritativa ed etica.

I nostro e il tempo segna-

Salvatore Bravo ha pubblicato con «petite plaisance» i seguenti libri: Potere e
alienazione in Foucault (2015), Foucault e la razionaliti debole (2016), L'ultimo uomo
(2016), L’epoca del PILinguaggio (2017), Il cacciatore globalizzato nel capitalismo as-
soluto (2018), Le metafore nella filosofia (2018), L'albero filosofico del Ténéré. Esodo dal
nichilismo ed emancipazione in C. Preve (2019), L'umanesimo integrale di M. Bontem-
pelli. Filosofia Storia Pedagogia (2020), L'animalizzazione dell’essere umano nel capita-
lismo (2020), Pilocchio. Storia di un Pinocchio dei nostri giorni (2021), Pratica filosofica
e politica in C. Preve (2021), Capitalismo e agorafobia del linguaggio (2022), Metafisica
e totalita. La vite e i suoi tralci (2022), G. Anders tra Auschwitz e Hiroshima. Le vite
parallele di A. Eichmann e C. Eatherly come scandaglio filosofico (2023), Manifesto di
Metafisica umanistica. Appendice: «Falsita del vero ed empieta del bene» (2023), La
contraddizione come problema e la Filosofia di Mao Tse-tung (2024), Anarchia e Comu-
nismo. P.A. Kropotkin, E. Malatesta, L. Fabbri; C. Preve e I’anarchismo (2025). In Koiné
intitolato «M. Bontempelli e C. Preve, filosofi per una nuova Koiné» (2025), ha pubbli-
cato i seguenti saggi: M. Bontempelli lettore di Eraclito, L'irrazionale razionale in M.
Bontempelli, C. Preve e Viadimir 1.U. Lenin, C. Preve lettore di G. Anders, Religione e
Filosofia in C. Preve.

to dalla paura per la “veri-
ta”. Tale paura e la “caverna
prima” con cui i popoli sono
aggiogati  all’economicismo
senza speranza. Ancora una
volta la caverna ci viene incon-
tro, ci invita a pensare il no-
stro tempo con le sue tragiche
contraddizioni che attendono
di essere tradotte in concetto.
Nella lotta contro le “potenze
della notte” emerge la storia.

Le “oscurita mefistofeli-
che” della contemporaneita

Continua a Pagina seguente J«

Associazione Culturale senza fini di lucro

edildice /Oﬂ‘t!e /a/{u;m/zm

.... [continua a leggere sul blog]




sono orientate verso la potenza infinita, esse sono le
catene dell’ignoranza da infrangere con il fuoco eterno
della contraddizione. Lillimitato ¢ ignoranza della natu-
ra umana, la quale si storicizza, ma permane “finita” e,
in quanto tale, e solidale e comunitaria, poiché il “limi-
te” & apertura allaltro, esso si esplica attraverso processi
di soggettivazione etica.

Nella lotta contro le “potenze della notte” (dominio
di classe, sfruttamento lavorativo e psichico e trans-
umanesimo) la coscienza (individuale e di classe) pren-
de forma e i dominati rientrano nella storia per risolvere
le contraddizioni. In tal modo i sussunti alle potenze
oscure dell’illimitato riconquistano la parola-logos per di-
segnare gli orizzonti di senso che I'imperio del dominio
di classe ha neutralizzato.

In questo breve saggio si analizza il significato “po-
lifocale” del mito platonico della caverna. Con esso i fi-
losofi hanno denunciato la rimozione della prassi e dei
processi dialettici veritativi, ma nessuna notte e per
sempre. La filosofia & sempre attuale, perché e I'espres-
sione della natura umana e, per questo, il mito della ca-
vernanel Settimo Libro della Repubblica di Platone ci parla
ancora e infrange le barriere temporali per indicarci il
percorso concettuale che conduce verso 1’esodo:

— In séguito, continuai, paragona la nostra natura,
per cid che riguarda educazione e mancanza di edu-
cazione, a un'immagine come questa. Dentro una
dimora sotterranea a forma di caverna, con l’entra-
ta aperta alla luce e ampia quanto tutta la larghezza
della caverna, pensa di vedere degli uomini che vi
stiano dentro fin da fanciulli, incatenati gambe e col-
lo, sf da dover restare fermi e da poter vedere soltan-
to in avanti, incapaci, a causa della catena, di volgere
attorno il capo. Alta e lontana brilli alle loro spalle
la luce d"un fuoco e tra il fuoco e i prigionieri corra
rialzata una strada. Lungo questa pensa di vedere co-
struito un muricciolo, come quegli schermi che i bu-
rattinai pongono davanti alle persone per mostrare al
di sopra di essi i burattini.

— Vedo, rispose.

— Immagina di vedere uomini che portano lungo il
muricciolo oggetti di ogni sorta sporgenti dal mar-
gine, e statue e altre figure di pietra e di legno, in
qualunque modo lavorate; e, come & naturale, alcuni
portatori parlano, altri tacciono.

— Strana immagine ¢ la tua, disse, e strani sono quei
prigionieri.

— Somigliano a noi, risposi; credi che tali persone
possano vedere, anzitutto di sé e dei compagni, altro
se non le ombre proiettate dal fuoco sulla parete della
caverna che sta loro di fronte?

— E come possono, replico, se sono costretti a tenere
immobile il capo per tutta la vita?

— E per gli oggetti trasportati non & lo stesso?

— Sicuramente.

— Se quei prigionieri potessero conversare tra loro,
non credi che penserebbero di chiamare oggetti reali
le loro visioni?

— Per forza.

— E se la prigione avesse pure un’eco dalla parete di
fronte? Ogni volta che uno dei passanti facesse sen-
tire la sua voce, credi che la giudicherebbero diversa
da quella dell’ombra che passa?

—Io no, per Zeus!, rispose.

— Per tali persone insomma, feci io, la verita non puo
essere altro che le ombre degli oggetti artificiali.

— Per forza, ammise.

— Esamina ora, ripresi, come potrebbero sciogliersi
dalle catene e guarire dall'incoscienza. Ammetti che

capitasse loro naturalmente un caso come questo:
che uno fosse sciolto, costretto improvvisamente ad
alzarsi, a girare attorno il capo, a camminare e leva-
re lo sguardo alla luce; e che cosi facendo provasse
dolore e il barbaglio lo rendesse incapace di scorge-
re quegli oggetti di cui prima vedeva le ombre. Che
cosa credi che risponderebbe, se gli si dicesse che
prima vedeva vacuita prive di senso, ma che ora, es-
sendo pitl vicino a cid che & ed essendo rivolto verso
oggetti aventi pilt essere, pud vedere meglio? e se,
mostrandogli anche ciascuno degli oggetti che pas-
sano, gli si domandasse e lo si costringesse a rispon-
dere che cosa & Non credi che rimarrebbe dubbioso e
giudicherebbe piit vere le cose che vedeva prima di
quelle che gli fossero mostrate adesso?

— Certo, rispose.

Rileggere il mito della caverna ringiovanisce il mondo,
poiché esso nella sua eterna verita ci dona simboli con
cui concettualizzare il presente e, in tale prospettiva,
svela I'eternita della filosofia e la sua finalita emanci-
patrice. Non c’é rivoluzione senza fondamento verita-
tivo: di questo dobbiamo prendere atto per riaprire gli
orizzonti della storia. Il dominio non e solo “biopote-
re”, secondo la definizione di Michel Foucault, esso &
“potere bio-psichiatrico”, in quanto & in sé irrazionale
ed e vittima del suo immenso potere economico e del
nichilismo che lo connota e cio lo rende, anche, carnefi-
ce smisuratamente pericoloso.

' F. Nietzsche, Frammenti postumi, volume VII, Adelphi, Mi-
lano 1975, p. 374.




