
.... [continua a leggere sul blog]Associazione Culturale senza fini di lucro editrice petite plaisance

Continua a pagina seguente  i

petite plaisance
Asssociazione culturale senza fini di lucro

ISBN 978-88-7588-430-7, 2025, pp. 104, 
Euro 13

Salvatore Bravo

Caverne.
Il mito della Caverna e la nostra epoca

petite plaisance

Salvatore A. Bravo

Caverne

Il mito della Caverna e la nostra epoca

La caverna platonica è il simbolo della lotta tra verità e non-essere. In ogni epoca 
il mito della caverna si attualizza con modalità proprie, ma il carattere di fon-
do che permane è la concreta possibilità di un esodo dalla menzogna, spesso 
realizzabile, e tuttavia quasi sempre negletta. Questo saggio intende riseman-
tizzare il mito, per studiarne le sembianze che ha assunto nella nostra epoca. 
L’esodo dalla caverna è una potenzialità ontologica sempre possibile, ma essa 
transita per una necessaria riconcettualizzazione del tempo presente, grazie a 
cui emergono i suoi inganni ideologici. A tutti noi oggi tocca l’onere, coraggio-
so e arduo, di riprendere il filo di tale cammino, per emanciparsi dalle catene 
invisibili dell’ideologia. In tale processo dialettico si riscopre la propria uma-
nità, lasciando così dileguare la coltre fumosa del discorso nichilistico, dando 
quindi finalmente spazio e luce alle relazioni comunitarie: si accoglie allora 
un nuovo stato dell’essere, e si congeda la falsa inclusione disumanizzante del 
nostro tempo, dettata dai secondi fini del capitalismo integrale.

Salvatore Bravo ha pubblicato con «petite plaisance» i seguenti libri: Potere e 
alienazione in Foucault (2015), Foucault e la razionalità debole (2016), L’ultimo uomo 
(2016), L’epoca del PILinguaggio (2017), Il cacciatore globalizzato nel capitalismo as-
soluto (2018), Le metafore nella filosofia (2018), L’albero filosofico del Ténéré. Esodo dal 
nichilismo ed emancipazione in C. Preve (2019), L’umanesimo integrale di M. Bontem-
pelli. Filosofia Storia Pedagogia (2020), L’animalizzazione dell’essere umano nel capita-
lismo (2020), Pilocchio. Storia di un Pinocchio dei nostri giorni (2021), Pratica filosofica 
e politica in C. Preve (2021), Capitalismo e agorafobia del linguaggio (2022), Metafisica 
e totalità. La vite e i suoi tralci (2022), G. Anders tra Auschwitz e Hiroshima. Le vite 
parallele di A. Eichmann e C. Eatherly come scandaglio filosofico (2023), Manifesto di 
Metafisica umanistica. Appendice: «Falsità del vero ed empietà del bene» (2023), La 
contraddizione come problema e la Filosofia di Mao Tse-tung (2024), Anarchia e Comu-
nismo. P.A. Kropotkin, E. Malatesta, L. Fabbri; C. Preve e l’anarchismo (2025). In Koiné 
intitolato «M. Bontempelli e C. Preve, filosofi per una nuova Koinè» (2025), ha pubbli-
cato i seguenti saggi: M. Bontempelli lettore di Eraclito, L’irrazionale razionale in M. 
Bontempelli, C. Preve e Vladimir I.U. Lenin, C. Preve lettore di G. Anders, Religione e 
Filosofia in C. Preve.

Indice

Introduzione
La Caverna tra di noi
La forza della Caverna
Sottosuolo
La iattanza dei cavernicoli
Nelle Caverne del quotidiano
La Caverna degli atei devoti
L’abbondanza della nuda vita
in vetrina
Ceppi e Caverna
Speranza e prassi

Introduzione

«Allora aprii gli occhi per la prima volta, e subito vidi molte cose e molti 
colori delle cose, come non capita di vederne ai paurosi che stanno in un 
angolo, agli spiri preoccupati di sé, che se ne sono sempre stati a casa loro. 
Una specie di libertà da uccello, una specie di colpo d’occhio da uccello, 
una specie di mescolanza di curiosità e disprezzo come la prova chiunque 
abbracci con lo sguardo, senza parteciparvi, un’enorme verità di cose fu 
questo infine il nuovo stato raggiunto, nel quale resistei a lungo».

F. Nietzsche, Frammenti postumi.1

La caverna platonica è il simbolo eterno della lotta tra la verità e il non 
essere. Ogni epoca ha la sua caverna con i suoi tormentati cunicoli, eppure 
l’esodo dalla menzogna è spesso a portata di mano, ma è ignorato. Inquie-
tudini artatamente pianificate e sovrastrutture ideologiche neutralizzano il 
processo di emancipazione, e, in tale beccheggiare dell’anima, il malessere 
fa sentire la sua voce: è il sintomo del logos offeso e rimosso, che malgrado 
gli occultamenti continua a segnalare la sua ontologica presenza.

La luce penetra nel buio della caverna ora fioca, ora abbagliante: sta agli 
uomini e alle donne accogliere i processi dialettici veritativi e porsi in cam-
mino verso di essi, non temendo la natura umana veritativa ed etica.

Il nostro è il tempo segna-
to dalla paura per la “veri-
tà”. Tale paura è la “caverna 
prima” con cui i popoli sono 
aggiogati all’economicismo 
senza speranza. Ancora una 
volta la caverna ci viene incon-
tro, ci invita a pensare il no-
stro tempo con le sue tragiche 
contraddizioni che attendono 
di essere tradotte in concetto. 
Nella lotta contro le “potenze 
della notte” emerge la storia. 

Le “oscurità mefistofeli-
che” della contemporaneità 



sono orientate verso la potenza infinita, esse sono le 
catene dell’ignoranza da infrangere con il fuoco eterno 
della contraddizione. L’illimitato è ignoranza della natu-
ra umana, la quale si storicizza, ma permane “finita” e, 
in quanto tale, è solidale e comunitaria, poiché il “limi-
te” è apertura all’altro, esso si esplica attraverso processi 
di soggettivazione etica. 

Nella lotta contro le “potenze della notte” (dominio 
di classe, sfruttamento lavorativo e psichico e trans-
umanesimo) la coscienza (individuale e di classe) pren-
de forma e i dominati rientrano nella storia per risolvere 
le contraddizioni. In tal modo i sussunti alle potenze 
oscure dell’illimitato riconquistano la parola-logos per di-
segnare gli orizzonti di senso che l’imperio del dominio 
di classe ha neutralizzato.

In questo breve saggio si analizza il significato “po-
lifocale” del mito platonico della caverna. Con esso i fi-
losofi hanno denunciato la rimozione della prassi e dei 
processi dialettici veritativi, ma nessuna notte è per 
sempre. La filosofia è sempre attuale, perché è l’espres-
sione della natura umana e, per questo, il mito della ca-
verna nel Settimo Libro della Repubblica di Platone ci parla 
ancora e infrange le barriere temporali per indicarci il 
percorso concettuale che conduce verso l’esodo:

– In séguito, continuai, paragona la nostra natura, 
per ciò che riguarda educazione e mancanza di edu-
cazione, a un’immagine come questa. Dentro una 
dimora sotterranea a forma di caverna, con l’entra-
ta aperta alla luce e ampia quanto tutta la larghezza 
della caverna, pensa di vedere degli uomini che vi 
stiano dentro fin da fanciulli, incatenati gambe e col-
lo, sí da dover restare fermi e da poter vedere soltan-
to in avanti, incapaci, a causa della catena, di volgere 
attorno il capo. Alta e lontana brilli alle loro spalle 
la luce d’un fuoco e tra il fuoco e i prigionieri corra 
rialzata una strada. Lungo questa pensa di vedere co-
struito un muricciolo, come quegli schermi che i bu-
rattinai pongono davanti alle persone per mostrare al 
di sopra di essi i burattini.
– Vedo, rispose.
– Immagina di vedere uomini che portano lungo il 
muricciolo oggetti di ogni sorta sporgenti dal mar-
gine, e statue e altre figure di pietra e di legno, in 
qualunque modo lavorate; e, come è naturale, alcuni 
portatori parlano, altri tacciono.
– Strana immagine è la tua, disse, e strani sono quei 
prigionieri.
– Somigliano a noi, risposi; credi che tali persone 
possano vedere, anzitutto di sé e dei compagni, altro 
se non le ombre proiettate dal fuoco sulla parete della 
caverna che sta loro di fronte?
– E come possono, replicò, se sono costretti a tenere 
immobile il capo per tutta la vita?
– E per gli oggetti trasportati non è lo stesso?
– Sicuramente.
– Se quei prigionieri potessero conversare tra loro, 
non credi che penserebbero di chiamare oggetti reali 
le loro visioni?
– Per forza.
– E se la prigione avesse pure un’eco dalla parete di 
fronte? Ogni volta che uno dei passanti facesse sen-
tire la sua voce, credi che la giudicherebbero diversa 
da quella dell’ombra che passa?
– Io no, per Zeus!, rispose.
– Per tali persone insomma, feci io, la verità non può 
essere altro che le ombre degli oggetti artificiali.
– Per forza, ammise.
– Esamina ora, ripresi, come potrebbero sciogliersi 
dalle catene e guarire dall’incoscienza. Ammetti che 

capitasse loro naturalmente un caso come questo: 
che uno fosse sciolto, costretto improvvisamente ad 
alzarsi, a girare attorno il capo, a camminare e leva-
re lo sguardo alla luce; e che così facendo provasse 
dolore e il barbaglio lo rendesse incapace di scorge-
re quegli oggetti di cui prima vedeva le ombre. Che 
cosa credi che risponderebbe, se gli si dicesse che 
prima vedeva vacuità prive di senso, ma che ora, es-
sendo più vicino a ciò che è ed essendo rivolto verso 
oggetti aventi più essere, può vedere meglio? e se, 
mostrandogli anche ciascuno degli oggetti che pas-
sano, gli si domandasse e lo si costringesse a rispon-
dere che cosa è Non credi che rimarrebbe dubbioso e 
giudicherebbe più vere le cose che vedeva prima di 
quelle che gli fossero mostrate adesso?
– Certo, rispose. 

Rileggere il mito della caverna ringiovanisce il mondo, 
poiché esso nella sua eterna verità ci dona simboli con 
cui concettualizzare il presente e, in tale prospettiva, 
svela l’eternità della filosofia e la sua finalità emanci-
patrice. Non c’è rivoluzione senza fondamento verita-
tivo: di questo dobbiamo prendere atto per riaprire gli 
orizzonti della storia. Il dominio non è solo “biopote-
re”, secondo la definizione di Michel Foucault, esso è 
“potere bio-psichiatrico”, in quanto è in sé irrazionale 
ed è vittima del suo immenso potere economico e del 
nichilismo che lo connota e ciò lo rende, anche, carnefi-
ce smisuratamente pericoloso.

1 F. Nietzsche, Frammenti postumi, volume VII, Adelphi, Mi-
lano 1975, p. 374.


